**Laudato Si’**

*Questions proposées par les équipes ELVEN 1 et AIX 26*

**Chapitre 1 : §17 à 61**

La dernière phrase du chapitre, citation de Saint Jean Paul II, peut résumer le chapitre : "Si le regard parcourt les régions de notre planète, il s'aperçoit immédiatement que l'humanité a déçu l'attente divine."

1. Est-ce que nous considérons que la planète est notre maison ? Réfléchissons sur ce terme : sa signification, et les conséquences que nous pouvons en tirer pour notre façon de considérer nos rapports avec notre planète.

2. L'indifférence générale (§25) :"le manque de réactions face à ces drames de nos frères et sœurs est un signe de la perte de ce sens de responsabilité à l'égard de nos semblables, sur lequel se fonde toute société civile" et internationale. Une "joyeuse irresponsabilité" (§59).

a) Quel regard portons-nous aux migrants ? De quelle façon en parlons-nous ? Prie-t-on pour eux ?

b) Face aux répercussions de la crise écologique, quelle est notre attitude ? Pessimisme, optimisme, espoir...

3. La culture du déchet (§43) ? Que pouvons-nous entendre par là ?

4. "La capacité de vivre avec SAGESSE, de penser en profondeur, d'aimer avec générosité" (§47). Concrètement que pouvons-nous faire pour cela ? Chez nous, que faisons-nous (pour la gestion des déchets, l'électricité, l'eau...) ?

5. Sommes-nous conscients que la création nous a été donnée une fois pour toutes et que c'est définitif ?

a. "Le Seigneur Dieu prit l'homme et le conduisit dans le jardin d'Eden pour qu'il le travaille et le garde" (Genèse 2,15). Quelles en sont les conséquences ? Qu'est-ce que cela change pour nous, compte tenu que nous sommes "ami", c'est-à-dire personne qui est davantage concernée que le serviteur. (Jean 15,15 : "Je ne vous appelle plus serviteurs... mais je vous appelle amis".)

b. Nous, en particulier, comment utilisons-nous la création et la technique ? Attention la technique peut nous rendre esclaves… Sachons rester "amis" de Dieu.

c. Sommes-nous concernés par des investissements ou de la consommation socialement responsables ? (§51). Pensons à nos derniers investissements ou achats d'importance.

d. Quel lien avec le jeûne et l'abstinence ? Il y a le jeûne alimentaire, mais aussi le jeûne du bruit, le jeûne de la façon de consommer...

e. On est intercesseur avec le Christ pour la création. "pour la gloire de Dieu et le salut du monde". §33 "les espèces disparues ne peuvent plus rendre gloire à Dieu." Quel lien avec l'eucharistie ?

§52 : Nous sentons nous facilement frères et sœurs de chaque être humain ? Et porteurs d'une responsabilité envers eux ?

§80 Avons-nous déjà perçu l'œuvre de l'Esprit Saint dans la création (ou dans des problèmes concrets) ? Comment collaborons-nous avec l'Esprit Saint ?

§66 et 68 : Dans la Genèse, Dieu nous invite "à cultiver et à garder" le Jardin du Monde. Avons-nous conscience de cette mission et de cette responsabilité ? Comment fait-on concrètement dans notre vie pour retisser le lien avec les autres êtres vivants ?

**Réunion 4, chapitre 3 « Laudato si »**

**Question 1 :**§113 : « Il nous est difficile de nous arrêter pour retrouver la profondeur de la vie. » Nous arrive-t-il de nous interroger sur les fins et le sens des choses ? Comment revenir au vrai sens de la profondeur de la vie ? Notre dépendance de la technique entraîne une diminution de la liberté de choisir. Le profit devient la référence. Quelle est alors la place du partage avec les pauvres ? Quelle est notre espérance ? (Voir §108 et 110).

**Question 2 :**§115 : dernière phrase. Le fait d’être soi-même donné par Dieu fait que je ne peux pas faire n’importe quoi. Sommes-nous conscients que Dieu nous a donné la terre, mais aussi, nous a donné à nous même, avec notre conscience ? Pensons-nous que nous avons une loi morale inscrite dans notre propre nature ? Que faisons-nous pour respecter notre structure morale ? Quelle formation morale avons-nous reçue, et comment continuons-nous à nous former, à éclairer notre conscience ? On vit souvent dans la superficialité. Dans nos choix n’y a-t-il pas lieu de hiérarchiser les besoins, les priorités, d’accepter d’être limité ?

**Question 3 :**

§122 : « Il n’est pas étonnant que, avec l’omniprésence du paradigme technocratique et le culte du pouvoir humain sans limite, se développe chez les personnes ce relativisme dans lequel tout ce qui ne sert pas aux intérêts personnels immédiat est privé d’importance. » Nous pouvons dire cela de la façon suivante : la volonté d’un pouvoir illimité, par la technique ou par notre emprise sur l’homme, est une tentation qui n’épargne aucun de nous. Il en résulte un certain « relativisme » dans notre façon de considérer les autres. Qu’en pensons-nous ? Avons-nous des exemples ? Est-ce que c’est vrai pour nous ? Examinons nos champs d’activités : professionnel, amical, relationnel, familial... La question du relativisme naît du fait que ce qui est important c’est ce qui me sert. Dans cette perspective n’y a-t-il pas le risque de ne plus entendre le cri des petits, de pauvres et par conséquence de ne plus entendre le cri de la nature ? Compléments pour éclairer notre réflexion.

§116 et §117 : Finalement l’homme se substitue à Dieu il devient « Seigneur » de l’univers et non pas « serviteur – Collaborateur de Dieu ».
§131, §136 : Les interventions humaines sur l’écosystème doivent prendre en considération les limites éthiques sinon on finit par tout légitimer. La technique séparée de l’éthique ne limite plus son pouvoir.

**Question 4 :** sera abordée si quelqu’un a quelque chose d’important à dire, s’il nous reste du temps : car cela reprend notre thème l’an dernier.
§124 à 129 : Notre conception du travail : travail professionnel, travail des moines, bénévolat… Le lien entre spiritualité travail.
§128 : « Le travail est une nécessité, il fait partie du sens de la vie sur cette terre, chemin de maturation, de développement humain et de réalisation personnelle » Qu’en pensons-nous ?

**Réunion 5, chapitre 5 : §163 à 201**

Nous gardons les questions du livret pages 15 et 16.

1. "Notre information" relative aux accords internationaux… (p 15)

2. « La réduction des gaz à effet de serre » (p 15) Cette question est très concrète et concerne notre consommation personnelle

3. « Marquer une pause » (p 15)

4. "Chemin de convergence entre notre foi et notre façon de penser la politique"... (p 16)

Saint Paul affirme :"et les dons qu'il a faits, ce sont les Apôtres, et aussi les prophètes, les évangélisateurs, les pasteurs, et ceux qui enseignent..." Avons-nous conscience que nous sommes donnés par Dieu et se laisse-t-on donner (accepte-t-on d'être donné au service du monde ?)

5. Elargir notre réflexion à l'organisation de notre société, particulièrement à son organisation économique... (p 16).

§217 : Comment notre vie de chrétien et de foi influence notre rapport à l'environnement ?